
© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:56:26, depuis le
216.73.216.158 1/5

Design in
Translation

Culture visuelle
Maritza Beatriz García Rodríguez

1. Définition
Le Dictionnaire de l’Image définit la culture visuelle comme : « un type de conditionnement
social caractéristique du XXe siècle. En effet, si les arts et l’expression visuelle datent de la
préhistoire de l’humanité, les techniques de reproduction, l’invention de la photographie au
XIXe  siècle,  son développement mondial,  l’apparition du cinéma,  de la  télévision,  puis  de
l’image de synthèse ont fait du XXe siècle et du début du XXIe siècle des époques considérées
comme celles de la civilisation de l’image, succédant à une civilisation de l’écrit. On considère
que :

[…] l’époque contemporaine, par la multiplication des moyens de production, de
reproduction et  de  diffusion des  images,  les  propose et  les  impose à  tous  et
partout,  sans  qu’il  soit  possible  de  leur  échapper.  […]  En  conséquence,  on
considère que les générations d’êtres humains nés dans un tel contexte culturel
s’imprègnent, sans même le vouloir, de toute une expérience et de tout un savoir
visuels qui déterminent le choix de leurs modes d’expression et de communication
jusqu’à celui de leur mode de vie […]. C’est ce substrat culturel qui constitue, sans
qu’on en connaisse pour autant encore tous les aspects ni toutes les implications,
notre culture visuelle. »

Françoise Juhel (dir.), Dictionnaire de l’Image, Paris, Vuivert, 2006, p. 99.

Maxime Boidy propose aussi une définition en paraphrasant La Société du spectacle de Guy
Debord :

« La culture visuelle n’est pas un ensemble d’images, mais un rapport social entre
des personnes, médiatisé par des images1.»

Maxime Boidy, Les Études visuelles, Saint-Denis, Presses Universitaires de Vincennes, 2017,
p. 7.

Du fait de sa dimension relationnelle, le design est défini en termes de positionnement face à la
société et ses objets2.  Entre la pratique matérielle et l’idéologie qui la soutient, le design
participe activement de la culture visuelle, tout en créant des manières de voir et des manières



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:56:26, depuis le
216.73.216.158 2/5

dont on est vu-e-s.

2. De la langue d'origine au français
L’expression est pour la première fois utilisée en allemand : visuelle Kultur, par le théoricien
du cinéma Béla Bálazs et l’artiste rattaché à la Bauhaus Lászlo Moholy-Nagy dans les années
1920,  afin  d’expliquer  les  conséquences  de  la  technique  introduite  par  le  cinéma  et  la
photographie sur le champ du visuel3 :

« Kultur bedeutet die Durchgeistigung der alltäglichen Lebensmaterie, und visuelle
Kultur müßte den Menschen in ihrem gewöhnlichen Verkehr miteinander andere
und neue Ausdrucksformen geben. Das schafft die Tanzkunst nicht, das wird der
Film schaffen 4. »

Béla Bálazs, Der sichtbare Mensch oder die Kultur des Films  [1924], Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 2001, p. 21.

Pourtant, c’est en anglais que le terme visual culture s’est développé, dans le champ des visual
culture studies, avant d’être répandu dans l’aire francophone dans les années 2000 :

« Like history, visual culture is both the name of the academic field and that of its
object of study. Visual culture involves the things that we see, the mental model we
all have of how to see, and what we can do as a result. That is why we call it visual
culture: a culture of the visual. A visual culture is the relation between what is
visible and the names that we give to what is seen. It also involves what is invisible
or kept out of sight. In short, we don’t simply see what there is to see and call it a
visual culture5. »

Nicholas Mirzoeff, How to See the World, London, Penguin Books, 2015, p. 10.

«  Visual  culture  is  the  visual  construction  of  the  social,  not  just  de  social
construction of the visual. The question of visual nature is therefore a central and
unavoidable issue, along with the role of animals as images and spectators6. »

W. J. Thomas Mitchell, « Showing Seeing », What do pictures want?, Chicago, The University of
Chicago Press, 2005, p. 343.

3. Explication et problématisation du
concept
Vingt  ans  après  la  parution du terme en allemand,  la  première  occurrence française  de
«  culture  visuelle  »  date  des  textes  de  Jean  Epstein  sur  les  effets  de  la  culture
cinématographique en ce qui concerne les manières de percevoir le rythme et le mouvement :



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:56:26, depuis le
216.73.216.158 3/5

«  Ainsi,  la  culture  cinématographique  se  manifeste  aussi  bien  comme
transformation des éléments et des modes de penser les plus simples et les plus
communs,  que  comme  modification  d’arts  et  de  techniques,  de  systèmes
d’expression  parmi  les  plus  élevés.  […]  [L]e  cinéma  est  […]  un  instrument
privilégié, qui, comme la lunette ou le microscope, révèle des aspects de l’univers
jusqu’alors inconnus. Si télescopes et microscopes ont rénové la culture humaine,
en amenant à portée de vue soit l’infiniment grand et lointain, soit l’infiniment petit
et proche, le cinéma, pour sa part, permet au regard de pénétrer le mouvement et
le rythme des choses, d’analyser l’infiniment rapide et l’infiniment lent.»

Jean Epstein, « Culture cinématographique », Écrits sur le cinéma 1921-1953,  t.  2, Paris,
Seghers, 1975, p. 17-18.

Dans la lignée d’Epstein et à partir des travaux de Svetlana Alpers sur la Hollande du XVIIe

siècle, Bruno Latour décrit les révolutions scientifiques à partir des modifications de ce qu’il
nomme « les vues du monde7  », c’est-à-dire les manières dont une culture voit le monde,
associées aux instruments de visualisation scientifique.

Malgré les articles d’Epstein et de Latour, l’introduction d’une pensée de la culture visuelle
dans le  panorama intellectuel  français  est  issue du développement  de la  tradition anglo-
américaine des visual culture studies.  Dans les années 1990, le questionnement politique,
sociale et épistémique suscité par l’accès, la production et la manipulation des images conduit
à une réorganisation disciplinaire au sein des universitaires. Naissent ainsi la Bildwissenschaft
en Allemagne et les visual culture studies (développées en Angleterre depuis les années 1950,
et  arrivées plus tard aux États-Unis).  Tandis  que la  Bildwissenschaft  s’enracinait  dans la
tradition allemande de l’histoire de l’art et se concentrait sur la dimension matérielle des
dispositifs et les média  ;  les visual culture studies  héritaient des cultural studies,  gender
studies et postcolonial studies8.

Au carrefour des disciplines susmentionnées, la culture visuelle propose une approche de la
vision en tant que « ‘construction culturelle’ […] apprise et cultivée8 », tout en explorant la
forme de « nos arrangements sociaux » à partir de notre condition d’« animaux regardants9 ».
Aussi la dimension culturelle du design est-elle déterminante dans les propositions d’objets et
de discours sur les objets, tout en répondant manifestement aux usages de manière à rendre le
produit  lisible  pour  les  consommateurs10.  Rattachés  par  des  origines  ancrées  dans  la
reproductibilité technique11  et la production de masse dues à la révolution industrielle,  la
culture visuelle et le design ont été questionnés en termes d’agents d’oppression susceptibles
d’être instrumentalisés politiquement. Face à la crainte généralisée d’une culture visuelle au
service du pouvoir, W. J. T. Mitchell la situe à l’endroit où a lieu la rencontre avec l’Autre, où
« la construction sociale du domaine visuel » se rejoue en « construction visuelle du domaine
social12 ». De manière analogue, c’est dans cet espace relationnel et éthique que le design doit
opérer en dehors des rapports de compétitivité du marché.

Le  XXIe  siècle  a  connu  l’avènement  de  nouvelles  configurations  médiatiques  issues  des
technologies numériques, telles que la réalité virtuelle (VR) et l’intelligence artificielle (IA), qui
opèrent un déplacement des limites de la notion d’image, sa production et circulation13 Les
frontières des disciplines constitués autour du visuel – l’histoire de l’art, les arts plastiques, le
cinéma,  le  design,  etc.  –  redéfinissent  ainsi  leurs  contours  lorsque  les  techniques  de
visualisation évoluent vers l’an-iconicité. Si « les médias déterminent notre situation14 », ainsi
que  l’organisation  du  «  partage  du  sensible15  »,  la  culture  visuelle  devient  un  champ
indissociable des sciences sociales, depuis lequel le changement de fonction de l’appareil de
production  –  des  supports  et  des  techniques  –16  reste  possible,  «  contre  toute  forme de
standardisation de notre rapport à la technologie et d’appauvrissement de notre expérience
sensible17 ».



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:56:26, depuis le
216.73.216.158 4/5

Maritza Beatriz García Rodríguez, M2 Dramaturgies, ENS de Lyon, supervisée par Occitane
Lacurie, 2023-2024



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:56:26, depuis le
216.73.216.158 5/5

Guy Derbord, La Société du1.
«  Il  a  une  dimension  communicationnelle  essentielle,  et  témoigne  notamment  de2.
postures  spécifiques  des  créateurs  sur  la  société  et  ses  objets,  d’une  manière  de
concevoir le monde, de construire les usages. » Laurent Gervereau (dir.), « Design »,
Dictionnaire Mondial des Images, Paris, Nouveau Monde Éditions, 2006, p. 294. 
Voir Andrea Pinotti et Antonio Somaini, Culture visuelle, trad. Sophie Bourdet, Dijon,3.
Les presses du réel, 2022, p. 20-29. 
« La culture signifie la spiritualisation de la matière quotidienne de la vie, et la culture4.
visuelle devrait donner aux hommes d’autres et nouvelles formes d’expression dans
leurs relations habituelles. L’art de la danse n’y parvient pas, c’et le cinéma qui y
parviendra. » Traduction de nos soins. 
« Comme l'histoire, la culture visuelle est à la fois le nom d’un domaine académique et5.
celui de son
«  La  culture  visuelle  est  la  construction  visuelle  du  social,  et  pas  seulement  la6.
construction sociale du visuel. La question de la nature visuelle est donc centrale et
incontournable,  ainsi  que le  rôle des animaux en tant  qu'images et  spectateurs.  »
Traduction de nos soins. 
Bruno Latour, « Les ‘vues’ de l’esprit » [1985], Réseaux, vol. 5, no. 27, Questions de7.
méthode, 1987, p. 86. 
Voir Andrea Pinotti et Antonio Somaini, op. cit., p. 36-55. 8.
Ibid., p. 346: « It is not just that we see the way we do because we are social animals,9.
but also that our social arrangement take the forms they do because we are seeing
animals ». 
Voir Laurent Gervereau (dir.), op. cit., p. 294. 10.
Voir  Walter  Benjamin,  L'œuvre  d’art  à  l’époque  de  sa  reproductibilité  technique,11.
Œuvres III, Paris, Gallimard, 2000. 
W. J. Thomas Mitchell, op. cit., p. 351 : « And this means that ‘the social construction of12.
the visual field’ has to be continuously replayed as ‘the visual construction of the social
field’, an invisible screen or latticework of apparently unmediated figures that makes
the effects of mediated images possible […] ». 
Tandis  que  le  «  pictorial  turn  »  (Mitchell)  et  l’«  iconic  turn  »  (Gottfried  Boehm)13.
défendaient  une  pensée  de  l’image  indépendante  du  paradigme  linguistique,  les
nouvelles  technologies  font  recours  d’une  base  linguistique  sous  laquelle  a  lieu
l’archivage de fichiers. Voir Gottfried Boehm et W. J. T, Mitchell, « Pictorial versus
Iconic  Turn:  Two  Letters  »,  Culture,  Theory  and  Critique,  nº  50,  vol.  2-3,  2009,
p. 103-121.Voir aussi Andrea Pinotti et Antonio Somaini, op. cit., p. 380-381. 
Friedrich Kittler, Gramophone Film Typewriter, trad. Frédérique Vargoz, Les presses14.
du réel, 2018, p. 29. Cité par Andrea Pinotti et Antonio Somaini, op. cit., p. 218. 
Jacques Rancière, Le Partage du sensible. Esthétique et politique, La Fabrique, 2000,15.
p. 13-14. 
Voir Walter Benjamin, « L’auteur comme producteur », in Essais sur Brecht, Paris, La16.
Fabrique, 2003, p. 122-144. 
Andrea Pinotti et Antonio Somaini, op. cit., p. 226. 17.


