
© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:55:00, depuis le
216.73.216.158 1/5

Design in
Translation

Expérience esthétique
Margaux Nguyen

1. Définition
La notion  «  d’expérience  esthétique  »  n’existant  pas  dans  les  dictionnaires  usuels,  nous
pouvons comprendre d’après Hertzian Tales: Electronic Products, Aesthetic Experience, and
Critical Design, ouvrage d’Anthony Dunne, qu’il s’agit d’une expérience pleinement accomplie
basée sur la perception et le plaisir inhérent à cette dernière, mais surtout sur une forme de
reconnaissance (de soi, du monde, etc.) Considérée comme l’une des expériences les plus
complètes,  l’expérience  esthétique  engage  activement  notre  conscience  et  notre
reconnaissance  de  l’environnement  qui  nous  entoure.

Nous pouvons apprécier l’usage de cette notion à travers les citations suivantes.

«  L’expérience  esthétique,  pour  Goodman,  est  simplement  “une  expérience
cognitive distinguée [de tous les autres domaines] par la domination de certains
aspects  symboliques”,  qu’il  décrit  comme  typiquement  symptomatiques  de
l’esthétique et qu’il déploie pour tenter de définir l’art. Ces aspects distinctifs sont
la densité syntaxique et sémantique, “la complétude relative”, “l’exemplification”
et “une référence complexe et multiple” et ils sont eux-mêmes définis par Goodman
d’une manière qui prétend être indépendante des états mentaux des utilisateurs de
ce type de symboles.»

SHUSTERMAN, Richard, « L’expérience esthétique : de l’analyse à l’éros », dans la Nouvelle
Revue d’esthétique, Paris, PUF, fév. 2019, p. 176.

Au cœur d'un bon nombre de discussions contemporaines, « l'expérience esthétique » d'après
Goodman appuie sur l'importance d'une expérience vécue de manière globale et complète. Elle
est  souvent  distinguée  des  autres  expériences  esthétiques  ordinaires  car  elle  implique
l'ensemble des  émotions liées  dans un même mécanisme cognitif  et  s'inscrivant  dans un
système de cohérence et d'intégration du monde qui nous entoure. Elle exige cependant de
l'individu des capacités spécifiques dans le but de développer à son tour une reconnaissance
particulière d'une expérience à caractère cognitive.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:55:00, depuis le
216.73.216.158 2/5

« Le dispositif  de la Lettre sur les aveugles procède donc à l’exhibition de la
constitution  de  la  morale  et  de  la  métaphysique  à  partir  de  la  sensation,  en
montrant son implication dans la formation des idées. L’aveugle fonctionne comme
figure heuristique aussi bien de l’activité psychique et sensitive que du statut du
monde ainsi saisi. Le dispositif est critique et polémique mais n’en reste pas à un
relativisme. C’est donc à partir d’une mise en perspective des sens qu’il  rend
l’expérience esthétique créatrice d’un monde nouveau et capable d’une remise en
question du monde ordinaire. D’un autre côté, Diderot montre que la sensibilité est
liée  à  l’esprit,  qu’elle  s’éduque.  Diderot  ne  propose  pas  la  sensation  comme
principe unique du monde et de sa saisie, mais la soumet elle-même à la critique. »

DIDEROT, Denis, La Lettre sur les aveugles, dans Le Philosophoire - Le Corps et l'Esprit, Paris,
Vrin, mars 2003, p. 252.

« L'expérience esthétique » passe ici par les sentiments et les sensations saisis qui permettent
de soutenir la compréhension de notre environnement et la création des idées. Le processus
par lequel l'information est saisie puis traitée cognitivement prend en compte l'expérience
esthétique comme moyen pour mieux interroger notre monde. Cette pensée esthétique et
conceptuelle expose la complexité des sentiments que l'expérience peut susciter. En effet,
cette expérience permet de mettre en avant ces questionnements et notre compréhension
idéaliste du beau comme une autre entité. Pour Diderot, manquer d'un sens comme la vue pour
l'aveugle  va  sans  doute  altérer  notre  reconnaissance  du monde,  mais  elle  va  néanmoins
permettre de mieux la révéler et la critiquer.

2. De l’anglais au français
« L’expérience esthétique » est parfois traduite de l’anglais « aesthetic expzrience ». Nous
pouvons citer les exemples suivants :

« Although there is plenty of potential for new aesthetic experiences through the
expression of electronic objects’ behavior, this area is already dominated by an
oversimple mimicry of human and animal behavior. The aesthetic experience they
give rise to is based on recognition rather than perception. The users experience
something familiar rather than new, so they are conditioned to accept things as
they are. Rather than being stimulated to modify their ideas about reality, the
users become part of a behavioral “circuit1”.»

DUNNE, Anthony,  Hertzian Tales:  Electronic  Products,  Aesthetic  Experience,  and Critical
Design, Cambridge, The MIT Press, 2008, p. 174.

«In this sense, aesthetic experience would not enable one to state what something
is, how it could be used, or how it should be judged. Rather, it would result in
inarticulate,  implicit,  operative,  and embodied knowledge.  For  instance,  visual
aesthetic experiences could lead one to develop an informed and critical way of
looking.  For auditory aesthetic experiences,  one could develop a nuanced and
differentiated sense of hearing. Defending a practical aesthetic knowledge account,
one can clearly outline aesthetic experience as an epistemic practice: aesthetic
experience not only facilitates a better understanding of the observed object and
its meaning; it also provides an ‘experimental’ field for learning and applying more
general epistemic skills, such as raising one’s awareness and approaching things
thoroughly as well as critically by viewing them from different angles2.»



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:55:00, depuis le
216.73.216.158 3/5

LANER, Iris,  Practical  Aesthetic  Knowledge:  Goodman and Husserl  on the Possibilities of
Learning by Aesthetic Practices, dans Estetika: The Central European Journal of Aesthetics, n°.
2, 2015.

Les traductions de l'anglais au français n’exerçant aucune influence sur le sens de cette notion,
ces citations permettent néanmoins d'aborder la pratique de l'expérience esthétique à travers
celle des sens et d'une démarche plus collective. Cette autre orientation laisse alors envisager
qu'il n'existe pas de forme unique d'expérience esthétique et qu'elle dépendra également des
conditions de saisie des informations.

3. Explication du concept et
problématisation
Pour  la  grande  majorité  des  individus  activement  réceptifs  à  l’art  et  aux  objets  dits
« esthétiques », la notion « d’expérience esthétique » est perçue comme une expérience élevée
et complète. Elle exploite l’ensemble de nos fonctions cognitives et émotives enveloppant avec
elle des attitudes particulières et internes souvent associées à la sensation de plaisir et de
satisfaction. On remarquera que les événements, les contextes et les circonstances parfois
ordinaires  vont  agir  de manière active et  intégrante dans notre expérience.  L’expérience
esthétique exige toutefois une implication émotionnelle complète de la part du spectateur.
L’individu  doit  faire  preuve  de  sensibilité  et  d’ouverture  pour  recevoir  les  signaux  de
l’expérience  et  vivre  l’expérience  de  manière  attentionnelle.  En  plus  de  cet  engagement
émotionnel, Kant lui associe par exemple la sensation de plaisir qui lui est inhérente lorsque
l’on émet un jugement de beauté face à une forme spécifique3. L’ensemble de ces paramètres
va conditionner l’expérience esthétique ressentie. Dans Hertzian Tales: Electronic Products,
Aesthetic Experience, and Critical Design  d’Anthony Dunne, l’expérience esthétique est un
moyen de donner à l’individu de nouvelles dimensions dans son expérience quotidienne et
notamment à travers les objets électroniques et conceptuels.

Néanmoins, les traductions précédentes peuvent nous faire réfléchir quant à la nature de
l’expérience esthétique dans le champ du design. On peut comprendre que la nature de cette
expérience ne pourra jamais être pleinement expliquée car l’expérience est aléatoire et elle
n’est pas toujours reçue ou perceptible face à un individu passif. De plus, on notera que la
réponse émotionnelle face à une forme spécifique sera toujours critiquée. Pour certains, il
s’agira de mettre en suspens toutes nos croyances et de prendre de la distance pour mieux
laisser le corps et l’esprit subir l’expérience esthétique. D’autres envisageront cette expérience
comme un ensemble et une unité au cours desquels il sera nécessaire d’engager l’entièreté de
notre corps et  de notre perception.  C'est  ce sur  quoi  les  philosophes empiristes  se sont
interrogés en proposant alors un « sens commun » à l'ensemble de nos sens. Cette faculté
serait  d'autant  plus  partagée  collectivement  et  presque  simultanément.  En  plus  d'être
individuel et propre à soi-même, il suggère ainsi une unité des sens qui résulterait de la mise
en œuvre de tous les sens d'un même individu.

5. Illustration



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:55:00, depuis le
216.73.216.158 4/5

Figure 1. Schématisation de l’expérience esthétique, Margaux NGUYEN

Margaux NGUYEN, Master 1 « Design, Arts, Médias », Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2021-2022.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:55:00, depuis le
216.73.216.158 5/5

« Bien qu'il y ait beaucoup de potentiel pour de nouvelles expériences esthétiques à1.
travers l'expression du comportement des objets électroniques, ce domaine est déjà
dominé par un mimétisme trop simple du comportement humain et animal. L'expérience
esthétique qu'ils suscitent est basée sur la reconnaissance plutôt que sur la perception.
Les utilisateurs font l'expérience de quelque
« En ce sens, l'expérience esthétique ne permettrait pas d'affirmer ce qu'est une2.
Selon Emmanuel Kant : « Dans l'appréciation d'une libre beauté (simplement suivant la3.
forme) le jugement de goût est pur. On ne suppose pas le concept de quelque fin pour
laquelle serviraient les divers éléments de l'


