
© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:53:35, depuis le
216.73.216.158 1/4

Design in
Translation

Kitsch
David Bihanic

1. Définitions
Introduit  en  France  vers  1860-70,  le  terme est  aujourd’hui  communément  employé  pour
désigner une « chose » (souvent un artefact aussi divers soit-il, tant de forme que de statut)
dont la « marque distinctive » relève à la fois de la surcharge (de l’outrance confinant souvent
au grotesque) ainsi que du mauvais goût. L’encyclopédie Larousse le définit comme suit :

« Se dit d’un objet, d’un décor, d’une œuvre d'art dont le mauvais goût, voire la
franche vulgarité, voulus ou non, réjouissent les uns, dégoûtent les autres ».
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/kitsch/45588>,  consulté  le
04/10/2021.  

Outre son acception ici générale, le terme renvoie également à une notion, à un concept
théorisé notamment par Clement Greenberg, Abraham Moles, Theodor Adorno ou encore Sam
Binkley renvoyant à un défaut ou « mal esthétique » (dixit Florence Bancaud1) perçu comme le
symptôme de tourments et/ou errements notamment sociaux, culturels et idéologiques plus
profonds  — d’un  appauvrissement  du  sens  autant  que  du  sensible.  Ces  études  diverses
(d’ancrages  et  disciplines  différentes  quoique,  du  reste,  toutes  concourantes  et
complémentaires) auront contribué à élargir, en France, la portée du mot de même qu’elles
permirent  le  développement  d’un  nouveau  cadre  d’analyse/d’étude  critique  des  œuvres
passées et contemporaines.

Deux citations permettent, notamment, de saisir circonscrire la notion (ou le concept) :

« Partant de l’observation de Clement Greenberg distinguant l’avant-garde comme
"imitation de l’acte d’imiter" et le kitsch comme "imitation de l’effet de l’imitation",
dans le but de susciter le seul plaisir des sens, on montrera que le kitsch suscite
une "jouissance culinaire" (Adorno) en produisant des œuvres qui résultent souvent
d’une forme de plagiat esthétique. »

Florence BANCAUD, « Entre diabolisation, séduction et légitimation. Le kitsch ou l’imitation
comme "mal esthétique" ? », Cahiers d’Études Germaniques, 72 | 2017, 73-88.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:53:35, depuis le
216.73.216.158 2/4

« Le kitsch semble être pris en tenaille entre une valeur esthétique, le « bel effet »,
et une valeur économique, le meilleur prix. »

Christophe GENIN, « Le kitsch », Actes Sémiotiques [En ligne], consulté le 14/01/2022, URL :
https://www.unilim.fr/actes-semiotiques/3268

2. De l’anglais, et d’autres langues, au
français
L’usage, en langue française, du terme « kitsch » s’avère manifestement pluriel, divers. Tantôt
employé comme simple adjectif/qualificatif, tantôt retenu, isolé comme notion ou concept-clé
(relevant de l’esthétique, tout particulièrement), il demeure indissociable de la question du
goût (de son jugement, entre sensibilité et entendement) ainsi que de celle de l’authenticité
(du  faux,  factice  et  inauthentique  à  l’idée  d’une  charge  ou  surcharge  condamnant
inexorablement au mauvais goût). À l’origine de ses usages divers, il convient de rappeler que
les sources mêmes du mot sont profusément variées. Étymologiquement, celui-ci proviendrait
de l’allemand, singulièrement du verbe verkitschen qui signifie « brader » ou encore « vendre
en dessous du prix » (verkaufen, « vendre2 »), ainsi que du verbe kitschen que l’on traduira par
«  ramasser  des  déchets/ordures  dans  la  rue  »,  également  «  bâcler  »  ou  encore  plus
communément « faire du nouveau avec du vieux ». Une autre de ses origines lexicales serait
anglaise faisant dériver le mot « sketch » vers ce qui aurait trait ici au « brut », au « mal
dégrossi  » ou « trop peu affiné ».  De façon plus circonscrite,  sur le plan ici  strictement
historique, l’utilisation du mot en tant qu’expression qualifiante (plutôt « disqualifiante », en
l’espèce) dans le champ de l’art remonte aux années 1870, lorsqu’il s’agissait en Bavière de
désigner (et ainsi de déclasser) des œuvres composées d’éléments tout à la fois bon marché et
disparates,  sinon  pour  le  moins  hétéroclites,  dont  l’image  ou  allure  générale  confère
invariablement à la médiocrité et grossièreté (à la lourderie) – quand l’Art, le véritable aux
yeux des esthètes et amateurs instruits, n’est que grandeur et raffinement.

Les deux extraits suivants illustreront ces idées de fausseté et la manipulation inhérente à
certains produits culturels.

«  Une  conscience  adéquate  de  la  réalité  extérieure  participe  à  la  cohérence
immanente ; le lieu social et spirituel d’une œuvre ne peut être déterminé qu’à
travers sa cristallisation interne. Il n’est rien d’artistiquement vrai dont la vérité ne
se  légitime  dans  un  contexte  plus  vaste  ;  aucune  œuvre  manifestant  une
conscience adéquate qui ne fasse ses preuves au niveau de sa qualité esthétique.
Le kitsch des pays de l’Est est significatif de la fausseté des affirmations politiques
prétendant qu’on y aurait atteint la vérité sociale. »

Theodor  W.  ADORNO,  Théorie  esthétique,  1974 ;  rééd.  Paris,  Klincksieck,  Traduction de
l'allemand par Marc Jimenez, 2001, p. 485

« Rabaissant les adultes en enfants, le nouveau kitsch rend les masses plus faciles
à manipuler en réduisant leurs besoins culturels à la gratification facile offerte par
les dessins animés de Disney, la littérature pulp (bon marché), et les romans à l'eau
de rose ».

Sam BINKLEY, « Kitsch as a Repetitive System. A Problem for the Theory of Taste Hierarchy »,
p r e m i è r e  p u b l i c a t i o n  l e  1 e r  j u i l l e t  2 0 0 0  ;  c f .
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/135918350000500201, (consulté le 04/10/2021.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:53:35, depuis le
216.73.216.158 3/4

3. Problématisation
En  sus  des  dérivations  lexico-sémantiques  du  terme,  ce  dernier  aura  connu  nombre  de
déplacements d’emplois à travers le temps et l’espace, et ce jusqu’à nos jours. En Europe et
Amérique du Nord, comme le souligne Greenberg dans son essai Avant-garde et Kitsch3, le
terme d’origine s’emploie sans traduction à partir du XIXe  siècle pour nommer toutes les
«  choses  »  (de  formes  et  formats  variés,  entre  confection  et  décoration)  de  culture
« populaire » fleurtant, à cette époque, avec le divertissement ; un secteur alors nouveau
charriant nombres de ces « choses » pour le plaisir et ravissement des classes populaires
considérées incultes et, de ce fait, foncièrement ineptes, insensibles aux vraies « choses de
l’art ».

À partir du milieu du XXe siècle, le terme postule au rang de concept afin non plus, disons, de
stigmatiser  une  couche  de  la  population  mais  bien  plutôt  de  pointer  une  approche  ou
tactique/stratégie tout à la fois idéologique et politique de « prolétarisation » des masses et
ainsi  d’avilissement  de  chacun  à  un  capitalisme  (jugé  socialement  «  destructeur4  »)
convertissant le beau5 – tout au moins ce qui est reçu, perçu comme tel par le plus grand
nombre – en valeur marchande. Conceptuellement, c’est là le sens de la citation d’Adorno citée
plus haut :  le mot ira jusqu’à traduire le symptôme de ce « mal » qu’incarne un certain
capitalisme politique en ceci qu’il indique, en l’œuvre elle-même, la part de fausseté de ses
fondements (conceptions et théories) laquelle s’exhalant de ses facettes ou éclats de facticité.
Dès  lors,  le  lien  entre  kitsch  et  totalitarisme  des  esprits  (par  une  forme  liberticide  de
confiscation du bon goût) est au cœur de la pensée critique, et ce depuis l’école de Francfort —
chez Walter Benjamin et Théodor Adorno, comme chez Clément Greenberg en territoire outre-
Atlantique, ou sous la plume du romancier Milan Kundera dans son roman L’Insoutenable
Légèreté de l'être6 au sein duquel l’auteur dénonce, sur ce plan précis, le régime communiste
d'après-guerre de Tchécoslovaquie.

Aujourd’hui, le recours au terme de kitsch renvoie très explicitement à cet héritage intellectuel
servant à dénoncer le commerce de produits culturels à bon marché (cf.  citation de Sam
Binkley), également la « dictature » des images « marketées », « enjolivées » pour le bonheur
(ou enchantement) de certains contre le dégout ou écœurement ressenti et combattu par les
autres.

David BIHANIC, Maître de conférences, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-01 13:53:35, depuis le
216.73.216.158 4/4

Florence  BANCAUD,  «  Entre  diabolisation,  séduction  et  légitimation.  Le  kitsch  ou1.
l’imitation comme « mal esthétique » ? », Cahiers d’Études Germaniques, 72 | 2017,
73-88. 
Le mot allemand, verkitschen, de renvoyer également désormais à l’expression « rendre2.
kitsch » (cf. kitschig gestalten). 
Clement GREENBERG, « Avant-garde and Kitsch », Partisan Review, 1939. 3.
Générateur de « pathologies sociales », pour reprendre l’expression des acteurs de4.
l’école de Francfort. 
Sinon le « flatteur » et « chatoyant ». 5.
Milan KUNDERA, L'Insoutenable légèreté de l'être, Paris, Gallimard, 1984. 6.


